
117Мистецтвознавство України, 2025. Вип. XXV

Постановка проблеми. Інтерес до мистецтва 
авангарду України особливо посилився в остан-
ні тридцять років, він активізував представлен-
ня творчості широковідомих, а також менш зна-
них для широкої авдиторії майстрів зображаль-
ного мистецтва першої третини ХХ століття. 
За цей час роботи художників були представ-
лені в Україні у постійних музейних експозиці-
ях (Національному художньому музеї України, 
Музеї театрального, музичного та кіномисте-
цтва України), у виставкових просторах (Мис-
тецький арсенал, М17, Музей історії міста Києва, 
Музей авангарду). Особливу увагу у світі до само-
го явища привернули зарубіжні виставки «Укра-
їнський модернізм. 1910–1930» (Чикаго, Нью-
Йорк, 2006–2007), «В епіцентрі бурі. Модернізм 
в Україні 1900–1930-х» (Мадрид, Кельн, Брю-
сель, Відень, Лондон, Братислава, 2022–2024). 
Попри значний суспільно-культурний резонанс, 
мистецтво модернізму в Україні залишається 

недостатньо дослідженим. Найбільші зусилля 
мистецтвознавців та журналістів в останнє деся-
тиліття зосереджені на поверненні до історії укра-
їнського мистецтва визначних майстрів, імена 
яких впродовж сотні років були заявлені як зірки 
російського авангарду. Творчість же таких май-
стрів, як Василь Єрмилов, Марія Синякова, Віктор 
Пальмов та багато інших, ще потребує ретельно-
го вивчення і означення певних тенденцій та зв’яз-
ків з широким контекстом світового мистецтва.

Аналіз останніх досліджень і публікацій.  
На сьогодні не існує жодної наукової моно-
графії про творчість Марії Синякової. Графіч-
ні станкові твори художниці не раз були експо-
новані на виставках та репродуковані у катало-
гах, що представляли авангардне мистецтво. 
За межами України серед перших був проєкт 
«Avantgarde & Ukraine» (Вілла Штука, Мюн-
хен, 1993), де авторка великої узагальнюваль-
ної статті Джоан Берні Денцкер відзначала таке: 

Анотація. Стаття присвячена творчості яскравої представниці мистецтва модернізму України Марії Синякової 
періоду 1910-х років. Попри те, що з творчого доробку художниці до нашого часу дійшли лише окремі твори, вони дають 
унікальну можливість відчути пов’язаність образного ряду, символіки, манери письма і в цілому системи пластичного 
рішення робіт з традиціями українського народного мистецтва, з мистецтвом середньовічної Європи та італійського 
Відродження, з новітніми загальноєвропейськими художніми течіями перших десятиліть ХХ століття, з традиційним 
мистецтвом Середньої Азії та сакральним мистецтвом буддизму та індуїзму.

Ключові слова: мистецьке середовище, творчість Марії Синякової, Красна Поляна, експресіонізм, неопримітивізм, 
модернізм, мистецтво Європи, мистецтво Азії, українське народне мистецтво.

УДК 7.071.1(477)(4)(5)“1910/1919”
DOI: 10.31500/2309-8155.25.2025.346103

Ольга Лагутенко
Доктор мистецтвознавства, головний науковий 

співробітник відділу новітніх методів дослідження 
Інституту проблем сучасного мистецтва  
Національної академії мистецтв України

e-mail: olga_lagutenko@ukr.net

Olga Lagutenko
D.Sc. in Art Studies, Chief Researcher  
in the Department of Innovative Research Methods, 
Modern Art Research Institute of the National Academy 
of Arts of Ukraine
orcid.org/0000-0001-5934-2943

Творчість Марії Синякової 1910-х років у контексті 
українського, західноєвропейського та азійського мистецтва

The Work of Maria Syniakova of the 1910s in the Context  
of Ukrainian, Western European and Asian Art



118

ARTISTIC PRACTICES AT THE INTERSECTION OF TRADITIONS

Art Research of Ukraine, 2025. Vol. 25

«Марія Синякова, інша провідна неоприміти-
вістка українського авангарду, шукала натхнен-
ня в українській народній традиції кахлів, яки-
ми у XVII–XVIII століттях оздоблювали печі, 
лазні та фасади» [22, р. 27]. Джоан Берні Ден-
цкер у цій позиції посилалася на статтю Вален-
тини Маркаде в каталозі до попередньої вистав-
ки [25]. Твердження про приналежність творчо-
сті Марії Синякової краснополянського періоду 
до течії неопримітивізму було не раз представ-
лено у публікаціях Дмитра Горбачова, визнач-
ною подією 1996 року стало перше україномовне 
видання об’ємного альбому «Український аван-
гард 1910–1930 років» [14], де Горбачов є авто-
ром статті та упорядником, а згодом це означен-
ня повторювалося у його численних виступах.

У 2003 році авторка цієї статті представила 
доповідь на міжнародній науковій конферен-
ції з мистецтва авангарду в Державному інсти-
туті мистецтвознавства у Москві та опублікува-
ла матеріал у науковому виданні з серії «Мисте-
цтво авангарду 1910–1920-х років» видавництва 
«Наука», де творчість Марії Синякової вперше 
була означена в руслі течії експресіонізму та роз-
глянута у зв’язках з мистецтвом Азії (на цю публі-
кацію покликаються Оксана Баршинова й Оле-
на Боримська, кураторки проєкту «Авангард: 
у пошуках четвертого виміру» (М17, 2018–2019) 
у однойменному каталозі [1, с. 128].

Ідея про вплив мистецтва Азії знайшла продов-
ження у тексті статті Мирослави Мудрак до ката-
логу «Український модернізм. 1910–1930», який 
видав Національний художній музей України 
для виставки 2006 року у США: «У Харкові Марія 
Синякова, приятелька гілейських футуристів, 
може слугувати першим прикладом універсально-
го змішування народного примітивного і місько-
го аспектів цього руху. Її яскраві малюнки, обми-
ті лазур’ю Середземномор’я, що її можна розпіз-
нати на фовістських полотнах Матісса, сполуча-
ли “східну” образність, навіяну орієнтальними 
килимами, азійським кахлем та перськими міні-
атюрами, з обрамленням з ікон, що відобража-
ють Житія святих» [15, c. 35]. Це твердження 
є образним і лаконічним, проте воно не отри-
мує розвитку в узагальнювальній статті. Ана-
логічно, Дмитро Горбачов у книжці «Авангард. 

Українські художники першої третини ХХ ст.» 
(2016) лише одним реченням відмічає «художни-
ця Марія Синякова “з очима великими Богоро-
диці” малювала акварелі, яскраві, як український 
лубок, як буддійська ікона чи персидська мініа-
тюра» [6, с. 39]. В останні роки Вікторія Ловак 
приділила увагу історії та діяльності студії «Бла-
китна лілія», до якої входила Марія Синякова, 
використовуючи наявні архівні матеріали [10].

Метою статті є внести уточнення у біогра-
фію Марії Синякової харківського періоду, спи-
раючись на останні публікації дослідників того-
часного українського мистецтва, та обґрунтува-
ти вплив на творчість художниці західноєвро-
пейського та азійського мистецтва через аналіз 
її акварельних робіт 1910-х років.

Виклад основного матеріалу. Нечисленні тво-
ри Марії Синякової 1910-х років, часто залишені 
авторкою без назви, передають особливу атмосфе-
ру природної краси, творчої свободи життя, віль-
ної інтелектуальної подорожі часами і країнами, 
що склалася у Красній Поляні. У мальовничому 
місці, в 20 кілометрах від Харкова, в просторому 
будинку, де жила велика родина Синякових, гостю-
вали художники і поети Боріс Пастернак, Владімір 
Маяковський, Вєлімір Хлєбніков, Ніколай Асєєв, 
Григорій Пєтніков і його брат Божидар, брати 
Давид і Володимир Бурлюки з сестрою Людмилою, 
Дмитро Петровський, Василій Каменський [11, 
с. 106]. Марія Синякова творила поруч з ними і була 
не тільки Музою, але й певною мірою співавтор-
кою, оформлюючи впродовж 1914–1918 років такі 
поетичні збірки, як «Леторей» Асєєва та Пєтні-
кова, «Зор» Асєєва, «Поросль сонця» Пєтніко-
ва, «Бубен» Божидара. У 1916 році Марія Синя-
кова підписалася під прокламацією Хлєбнікова 
«Сурма марсіан» разом з Асєєвим та Пєтніко-
вим, ще було додано за волею авторів ім’я Божи-
дара, який наклав на себе руки за два роки до під-
писання цієї прокламації. У тексті з гордістю про-
голошувалося: «Ми, одягнені в плащ тільки пере-
мог, приступаємо до будівництва молодого союзу 
з вітрилом біля осі ЧАСУ» [13, с. 602]. Господиня-
ми будинку у Красній Поляні були сестри Синяко-
ви — Зіна, Надя, Марія, Оксана і Віра. «Синякових 
п’ять сестер. Кожна з них по-своєму красива. <…> 
Доньки бродили лісом у хітонах, з розпущеним 



119

ХУДОЖНІ ПРАКТИКИ НА ПЕРЕТИНІ ТРАДИЦІЙ

Мистецтвознавство України, 2025. Вип. XXV

волоссям, і своєю незалежністю та ексцентрич-
ністю бентежили всю округу. У них вдома заро-
дився футуризм. У всіх них по черзі був закоха-
ний Хлєбніков, в Надю — Пастернак, в Марію — 
Бурлюк, з Оксаною одружився Асєєв», — згаду-
вала Ліля Брік [4].

Творче становлення Марії Синякової не було 
лише автодидактикою, як про те вона згадува-
ла з плином років: «Ніхто не вчив мене малю-
вати. Це прийшло саме. Народилася й провела 
молодість серед буйної природи, не спотворе-
ної містом. Зелені аромати луків, полів, лісу, ріка 
в тумані, блакитне небо — ось моя школа живо-
пису. Скільки пам’ятаю себе, рисувала й живопи-
сала. З натури» [16, с. 365]. Таке ставлення до нав-
колишнього світу та творчого процесу власти-
ве краснополянському періоду творчості Марії 
Синякової. А набуття професійних навичок було 
пов’язане з харківськими студіями «Блакитна 
лілія» і «Будяк». У Харкові Синякова, крім того, 
відвідувала школу Марії Раєвської-Іванової [10, 
с. 67]. Творче об’єднання під назвою «Блакитна 
лілія» склалося завдяки студії Євгена Агафоно-
ва. «Заняття у студії Агафонова були не лише вдо-
сконаленням технічної майстерності. Окрім без-
посередніх занять рисуванням, часто після закін-
чення сеансів влаштовували чаювання, приходи-
ли художники, артисти, музиканти і за чаєм велися 
нескінченні диспути про мистецтво, виставки, 
роботи окремих художників», — згадував Пав-
ло Оболенцев [10, с. 63]. Після закриття студії 
«Блакитна лілія» було відкрито студію «Будяк», 
організаторами якої виступили Дмитро Гордєєв 
та Олексій Почтєнний. Марія Синякова відвідува-
ла сеанси рисування, що відбувалися тут, з тради-
ційним вже подальшим «творчим» чаюванням.

Крім того, як помітив Дмитро Гордєєв, в період 
становлення Синякова пережила захоплення гра-
фікою Обрі Бердслі, іконами, роботами Дюрера, 
художників Північного Відродження і майстрів 
готики. Після цього виник інтерес до французь-
кого мистецтва межі століть, до живопису Сеза-
на, до «застосування геометричних (“кубіст-
ських”) підходів» [9].

Марія Синякова була добре знайома з артис-
тичним життям Москви, відвідувала студії Фьо-
дора Рерберґа та Ільї Машкова, разом з чоловіком 

Арсєнієм Урєчіним вона спілкувалася у Москві 
з Давидом Бурлюком, Владіміром Маяковським, 
Михаїлом Матюшиним, Олексієм Кручоних, 
Ніколаєм Асєєвим, Борісом Пастернаком, Вєлі-
міром Хлєбніковим. В Петербурзі Марія Синя-
кова стала учасницею творчого об’єднання 
«Союз молоді». Безсумнівно, не останню роль 
у виборі творчого шляху зіграли її подорожі 
1910 року до Німеччини, а 1914 року до Серед-
ньої Азії [2, с. 10]. Можна припустити, що поїзд-
ку до Німеччини зініціював Давид Бурлюк (який, 
за твердженням Лілі Брік, був закоханий у Марію), 
адже влітку 1910 року він брав активну участь 
у приготуванні другої виставки «Нового худож-
нього об’єднання Мюнхена» (НХОМ).

Мюнхенська виставка, за задумом її органі-
заторів, не представляла якийсь окремий сти-
льовий напрям, а натомість прагнула ознайо-
мити з широкою панорамою новітніх авангард-
них явищ. На виставці були експоновані твори 
засновників НХОМ — Васілія Кандінського, 
Алєксєя Явлєнського, Маріанни Верьовкіної, 
Ґабріелє Мюнтер, Адольфа Ербсльо, Алексан-
дра Канольдта, а також твори запрошених худож-
ників — Жоржа Брака, Андре Дерена, Анрі Лє 
Фоконьє, Пьєра Жиро, Пабло Пікасо, Мориса 
Вламінка, Васілія Дєнісова, Давида і Володимира 
Бурлюків. Ознайомившись з останніми тенден-
ціями сучасного мистецтва, художниця поверну-
лася до рідних пенатів, до Красної Поляни, де їй 
випала нагода пережити по-справжньому пре-
красний період творчості.

На початку 1910-х років Синякова створює 
серію ілюстрацій до «Декамерона» Бокачо, яку 
Дмитро Гордєєв та Богдан Гордєєв (Божидар) 
перевели в серію ліногравюр. Дев’ять гравюр з цієї 
серії були подані у друкованому виданні альмана-
ху «Блакитна лілія» (1911). Ці ранні твори Марії 
Синякової, ілюстрації до «Декамерону», збері-
гаються у фондах Національного художнього 
музею України, Харківського художнього музею, 
також у Центральному державному архіві-музеї 
літератури і мистецтва України.

Стилізуючи свої роботи під гравюри доби 
Відродження, Синякова грає з певним набором 
атрибутів і тем у композиціях, що повторюють-
ся не раз: ґалантні сцени на тлі пейзажу, любовні 



120

ARTISTIC PRACTICES AT THE INTERSECTION OF TRADITIONS

Art Research of Ukraine, 2025. Vol. 25

пари в оточенні природи чи в інтер’єрі палацу, про-
гулянки панства. У культурній пам’яті ці моти-
ви пов’язані з образом так званих «садів кохан-
ня», які були поширені в поезії та зображально-
му мистецтві ґотики, а потім доби Відродження, 
бароко та рококо. У поезії трубадурів був відшлі-
фований той «Кодекс любові», що приписують 
колу лицарів, поетів та прекрасних дам у «Дворі 
любові» Елеонори Аквітанської в родовому зам-
ку в Пуатьє. У віршах і піснях почуття любові про-
славлялося як найважливіше, що підносить осо-
бистість, веде до справжньої досконалості. Йоган 
Гейзинґа в книжці «Осінь середньовіччя» зазна-
чав: «в любові <…> проявлялися мета і сутність 
насолоди красою як такою. <…> тут вже ховалася 
найбільша краса і найбільше щастя, яке залиша-
лося тільки прикрасити — забарвленням і дода-
ванням стилю. Все прекрасне — кожна квітка, 
кожен звук — могло служити для споруджен-
ня форм, в які була одягнена любов» [17, с. 118].

В ілюстраціях до «Декамерона» художни-
ця представляє різні форми любові — куртуазні 
бесіди ґалантних дам і кавалерів на тлі помаран-
чевих садів; тиху ідилію пасторалі посеред соняч-
них лугів; бурхливу вакхічну пристрасть на березі 
моря. І в цей же час в інших роботах Марія Синя-
кова передає образ куртуазного раю через яскра-
ві фарби акварелі. Мотив золотого століття — 
щасливе існування людини у світі природи — 
стає реальним і сучасним.

Пригадується стиль життя в Красній Поля-
ні, де збиралися поети, художники, прекрасні 
дами. Зовні неспішне, безтурботне життя моло-
дих талантів на хуторі схоже на ґалантне товари-
ство, що проводить час за дотепними бесідами 
на лоні природи. Вони насолоджуються своєю 
віддаленістю від виру політичного життя, від мар-
нославства і божевілля. Їм вдалося зберегти іде-
али любові, шляхетності, ідеали творчості і бага-
товікової культурної традиції, культури як такої, 
на противагу хаосу суспільного життя. Мимово-
лі виникає порівняння з подіями, представлени-
ми в «Декамероні». Згадаємо, яке узагальнення 
дає Бранка Віторе в книжці «Бокачо середньо-
вічний»: «Якщо в місті відбуваються акти від-
чаю і тваринні крики, неприборкана жадібність 
і жахлива вакханалія, то тут, на ф’єзоландському 

пагорбі, всі дії і вчинки ніби підпорядковані при-
хованій гармонії і виконуються з якоюсь танцю-
вальною грацією. Перед нами своєрідний ідеал 
людського суспільства, в якому шляхетність, вза-
ємна згода і любов стають найвищим законом, 
оскільки відповідають найглибшим і найприрод-
нішим людським імпульсам» [3, с. 54].

В акварелях 1914–1916 років Марія Синякова 
створює чи занотовує зелений рай, райський куто-
чок, в якому реалізується всемогутність законів 
любові. Прекрасна природа тут виступає симво-
лом кохання. Яскраві суцвіття троянд серед небес-
ної блакиті — символ Прекрасної Дами і земної 
краси — сусідять з вільним летом птахів, з бага-
тотрав’ям і буянням квітів. Природа, як відомо, 
не лише декорація в «садах кохання», вона співу-
часниця язичницьких ритуалів оновлення, пробу-
дження космічних сил, ушанування «травневих» 
короля і королеви, пов’язаних з культом родючос-
ті. Язичницькою силою сповнені роботи Синяко-
вої, чисті кольори — червоний, синій, жовтий — 
в них звучать інтенсивно. Художниця щиро чер-
пає натхнення з народної творчості.

Марія Синякова, безсумнівно, добре зна-
ла і любила винахідливі, радісні творіння сіль-
ських майстринь, які перетворювали свої будин-
ки на квітучий райський куточок. Їй були відо-
мі почуття, про які писав Васілій Кандінський: 
«Яскраво пам’ятаю, як я зупинився на порозі 
перед цим неочікуваним видовищем. Стіл, лави 
і величезна піч, шафи, поставці — все було розпи-
сане пістрявими, розмашистими орнаментами. 
<…> Коли я, нарешті, увійшов до світлиці, живо-
пис обступив мене, і я увійшов у нього» [8, с. 15]. 
В українській сільській хатині стіни, стеля, піч, 
балки — все було побілене та вкрите рослин-
ними візерунками. На Слобожанщині, де роз-
ташований хутір Красна Поляна, саме розпи-
си, а не кахлі, були головною прикрасою у хатах 
в середині і назовні. Марія Синякова переймає 
від них і символіку композицій («Древо жит-
тя»), і самі прийоми письма, і кольори. Від народ-
ного мистецтва в її акварелі входить живий рух 
лінії, соковитої, вільної. Від народних картин — 
любов до величезних квітів, коли «цветов широ-
кий лист// Облавой ловит лёт луча» (В. Хлєбні-
ков) [19, с. 121].



121

ХУДОЖНІ ПРАКТИКИ НА ПЕРЕТИНІ ТРАДИЦІЙ

Мистецтвознавство України, 2025. Вип. XXV

Від народної зображальності Синякова перей
няла нові прийоми, що були авангардними для 
професійного «вченого» мистецтва. Її приваблю-
вала не тільки свіжість форми, а й безпосередність 
емоційного відгуку майстринь, чистота і наїв-
ність, ясність погляду на світ. І все ж, використо-
вуючи ці навички, вона створила свій власний світ, 
тісно пов’язаний з народним мистецтвом, близь-
кий до нього, але паралельний, такий, що не під-
корюється усталеним канонам народного мис-
тецтва. Вона рухалася через свідоме порушення 
канону, через любов і, разом з тим, відчуття від-
мінностей в самому світогляді і способі життя.

У європейському мистецтві неопримітивізм 
за часом виникнення, за рядом пластичних при-
йомів був близьким експресіонізму і фовізму. Інте-
рес до примітиву, до наївного мистецтва об’єд-
нував художників різних стильових напрямів. 
Кубісти черпали натхнення й новизну прийомів 
у африканській скульптурі. Члени об’єднання 
«Міст» захоплювалися полінезійськими куль-
товими витворами, Кірхнер та Нольде — німець-
кою народною скульптурою. Ікони на склі народ-
них майстрів з Північної Баварії стали відкриттям 
для Кандінського, крім того Кандінський та Мюн-
тер зібрали значну колекцію дитячих малюнків.

Інтерес до мистецтва примітиву став насправ-
ді загальним для художників-авангардистів. 
Давид та Володимир Бурлюки у статті 1910 року 
до каталогу другої виставки «Нового художньо-
го об’єднання Мюнхена», відкидаючи звинува-
чення у наслідуванні сучасного французького 
мистецтва, стверджували: «Гіперболізм лінії 
і кольору, архаїчність, спрощення-синтез — існу-
ють в творчій душі нашого народу. Достатньо 
пригадати тільки наші церковні фрески, наші 
народні картинки (лубки), ікони і, нарешті, чудо-
вий казковий світ скіфської пластики, жахливо-
го ідола, переконливого і справжнього в грубо-
сті своїх форм <…> Ця духовна спорідненість 
є підставою і причиною безмежного натхненно-
го сприйняття <…> ідей французького “нового 
мистецтва”» [24, c. 297].

У зображальному мистецтві часом важко дове-
сти наявність прямих впливів. Між тим, фактом 
є те, що майже одночасно виникали аналогічні 
явища у мистецтві різних країн. Зокрема, у грудні 

1911 року створюється у Мюнхені об’єднання 
«Синій вершник», у травні 1912-го видано одно-
йменний альманах, що його Васілій Кандінський 
замислив як «Нову Біблію мистецтва», своєрід-
ний «Gesamtkunstwerk» [24, с. 315], а в Красній 
Поляні Марія Синякова створює акварельні ком-
позиції, присвячені «синій вершниці».

Твори Синякової, як правило, залишені без 
назв, рідко підписані дати їх виконання. «Синя 
вершниця» — так можна назвати акварель, що, 
ймовірно, виконана на початку 1910-х років. Геро-
їнею є жінка у синій сукні, строга й велична, вона 
їде верхи на білому коні, а поруч неспішно йде 
віслючок з маленькою наїзницею у червоній сук-
ні та в крислатому жовтому капелюшку. Дзвін-
кий перегук тупотіння копит, яскраве тризвуччя 
у центрі композиції (синій — червоний — жов-
тий), оточене тишею м’яких ліній пагорбів, при-
тишеними вібраціями оливкового, сірого, ліло-
вого. Сплеск і гармонізація, емоційний акцент 
і споглядальність. Широка лінія, моделюючи 
форми чи лише даючи натяк на вигини пагорбів 
або дерева, повторює рефреном єдиний ритм. 
Робота демонструє шукання й набуття співвідно-
шень між людиною та зовнішнім світом природи. 
Вже в цій композиції відчутна гра і свобода, лег-
кість, з якою Марія Синякова творить свої світи.

Акварель Синякової «Сільська ідилія. Крас-
на Поляна» (1914) є досить дивною з точки 
зору сюжету. У центрі — знову вершниця, пані 
в синьо-зеленій сукні, тільки тут вона зображе-
на вже в профіль, у тричетвертному повороті. 
Сукня ледь помітно означена рухами кольорових 
плямам, крізь них проступають відмічені яскра-
во-червоним груди, рука і стопа. Очевидна сві-
дома примітивізація, повна свобода прояву вну-
трішнього стану в зовнішньому. Кінь лише окрес-
лений бризками червоної фарби, прозорий все-
редині, стрімкий в русі. А під ногами коня герой, 
що стоїть на колінах, розстеляє, немов дорогий 
килим, дивовижні суцвіття яскравих квітів.

І завершує мотив «синьої вершниці» компо-
зиція, що отримала з плином часу назву «Кару-
сель» (1916). Зображена все таж героїня у синій 
сукні, амазонка в циліндрі з вуаллю, що спадає 
шлейфом. Вершниця на червоному коні оберну-
ла на глядача округле як місяць обличчя. Над нею 



122

ARTISTIC PRACTICES AT THE INTERSECTION OF TRADITIONS

Art Research of Ukraine, 2025. Vol. 25

височіє пишне уквітчане дерево. На першому 
плані бачимо молоду селянку в білій вишиваній 
сорочці, моністах й червоному сарафані, коло 
неї святково вбрані діти й старенька у вишива-
ній свитці. Ця сцена, подана фронтально перед 
глядачем, нагадує ритуал поклоніння — матері, 
породіллю, земній родючості. Образ вершниці, 
таким чином, набуває нового звучання — вона 
є споглядальницею і учасницею ритуалу покло-
ніння жіночій творчій енергії, творчій силі. Боги-
ня-Мати, Богиня-Берегиня у слов’янському пан-
теоні богів, як і богиня Шакті в індуїзмі, не тіль-
ки «творить», але й «захищає».

Але ким є тут «синя вершниця»? У компози-
ції вона стала частиною кольорового світу, і все 
одно в селянському контексті вона чужа, інша, 
вона городянка навіть на червоному коні, схожо-
му на народну розписну іграшку. Вона проходить 
«крізь» казково красивий, органічний у своїй 
спонтанності і усталеній обрядовості селянський 
світ. Можливо, героїня-вершниця — це образ 
самої авторки, і маємо тут втілення її реально-
го досвіду, який відображений у рядках В. Хлєб-
нікова:

Нога качает стременами,
Желтея смугло и босая [19, с. 110].

Живучи на хуторі Красна Поляна, Марія 
Синякова, як вона зізнавалася в останні роки 
життя, дуже захоплювалася кіньми і часто їзди-
ла верхи. В образі вершниці відчувається пошук 
власної ідентичності і внутрішнє бажання орга-
нічно увійти у світ природи, ритми пагорбів, 
нарешті, органіку сільського життя. Крім того, 
вибір художнього образу «синьої вершниці» 
викликає асоціативне нагадування про назву 
об’єднання художників-експресіоністів «Синій 
вершник».

Світ акварельних композицій Синякової напов-
нений світлом, ароматами квітів, трав і озер. У цих 
творах, здається, зреалізований той ідеал, до якого, 
за словами Казиміра Едшміда, прагнули підняти-
ся експресіоністи: «За світом речей відкривається 
величезний Едемський сад, якщо ми подивимося 
на них своїм безсмертним поглядом» [21, с. 308]. 
Художники-експресіоністи проголосили метою 

своєї творчості пошук відповідностей між вну-
трішнім світом людини і світом космосу. Для Марії 
Синякової образ «Древа життя», безсумнівно, 
є космічним образом. Він завжди утворює центр 
композиції, символізуючи світову вісь. У стародав-
ніх міфологіях дерево пов’язує різні світи — ниж-
ній, середній і верхній. У той же час дерево симво-
лізує саму людську природу, бо людина має опору 
на землі та підіймається у небо.

Поступово світ акварельних композицій 
Марії Синякової стає складнішим, багатовимір-
ним, у нього проникають східні мотиви. В одній 
з безіменних композицій Марії Синякової чоловік 
у чорному циліндрі стоїть розгублено серед білих, 
червоних, золотавих коней з вершниками та пого-
ничами. Чи не є ця сцена спогадом про подорож 
до Середньої Азії? Можливо, так. Але друга части-
на композиції зачаровує фантазійністю: з синьо-
го озера-квітки підіймаються в небо дерева-квіти, 
у озерних водах плескаються діви. А поруч, симе-
трично озеру, зображена рожева повозка — схід-
ний шатер, через розкритий полог можна побачи-
ти пару закоханих на ложі.

Органіка світу, який творить художниця, 
не порушена, адже «древо життя» як образ рай-
ського саду можна зустріти на іранських килимах 
та середньоазійських мініатюрах [5, с. 11], образ 
вершника та квітучого саду варіюється в зобра-
женнях на середньовічних східних шовкових тка-
нинах. Образи закоханих — характерний символ 
Мітхуна у мистецтві буддизму та індуїзму Індії, 
а далі — вони є звичною темою індійської міні-
атюри школи Раджастхану. Зображення закоха-
них, що гуляють чи возлежать на зеленому лузі, 
може показувати «Святе сімейство», представля-
ючи Шиву та Парваті в мініатюрах школи Пахарі.

Шатер на колесах, куди Марія Синякова помі-
стила закоханих, уводить асоціації до Монголії 
з її кочовим святково прикрашеним побутом [20]. 
Проте, помітивши очевидні аналогії, ми не може-
мо не відзначити в роботі Синякової навмис-
но жартівливий переказ відомих сюжетів, пору-
шення строгості, святості, ігрове пародіювання 
канонічних образів. Водночас в її творах немає 
брутальності, в них відчутна поетика, чистота. 
Це наче дитяче передражнення чи веселе про-
гравання знайомих сцен та подій, те відчуття гри, 



123

ХУДОЖНІ ПРАКТИКИ НА ПЕРЕТИНІ ТРАДИЦІЙ

Мистецтвознавство України, 2025. Вип. XXV

де, за твердженням Йогана Гейзинґи, «ми маємо 
справу з абсолютно первинною життєвою катего-
рією, деякою тотальністю» [18, с. 12], тобто ціліс-
ністю. Марія Синякова демонструвала зведення 
прийомів від точності до вільності, від каноніч-
ності — до імпровізаційності.

Захопленість Синякової Сходом відкрито 
заявлена в композиції «Гарем», відомої в двох 
версіях. У першій роботі в центрі зображено озе-
ро, в блакитних водах якого плескаються юні діви, 
над ними небо застигло тонкою смужкою і вели-
чезна квітка розкидає свої стебла, з’єднуючи зем-
лю і небо. Друга робота зображує сцену в хан-
ському палаці, де оголені жони постають в різ-
них регістрах простору — на балконі під навісом, 
коли вони спускаються сходинками чи сидять 
біля басейну. Ліризм сцени співзвучний з міні-
атюрами кашмірських рукописів, а невимушене 
тлумачення нагадує про знамениті давньоіндій-
ські розписи печер Аджанти, де еротизм зобра-
жуваних палацових сцен не суперечить святості 
місця і оповіді.

Можна припустити, що деякі твори мистецтва 
Сходу були знайомі Марії Синяковій, адже відо-
мо, що під час подорожей Середньою Азією вона 
придбала там мініатюри, які зберігалися в будин-
ку Синякових навіть в пізніші, радянські часи, 
разом зі скульптурними зображеннями Будди 
і Шиви [23, с. 7]. В. Хлєбніков, гостюючи місяцями 
у Красній Поляні, був захоплений Індією і писав 
про це у своїх поетичних творах, він навіть згаду-
вав про розписи Аджанти [7, с. 696]. Богдан Гор-
дєєв, Божидар, талановитий поет, який був без-
межно закоханий у Марію Синякову й часто бував 
у Красній Поляні, а також спілкувався з Марією 
у студії «Блакитна лілія», знаючи кілька мов, 
вивчав, зокрема, й санскрит.

Стінопис Аджанти близький за колірною 
гамою до композиції Синякової «Без назви», 
сюжет якої явно має сакральний характер. Після 
яскравих кольорових рішень у акварелях, ство-
рених в дусі неопримітивізму, ця робота вражає 
стриманою вохристою кольоровою гамою. Склад-
но витлумачити сюжет композиції. На централь-
ній осі розташоване зображення жінки з дитиною, 
вона сидить зі схрещеними ногами і розкритими 
руками в позі оранти.

Аналогічне зображення можна зустріти 
і в іншій безіменній багатофігурній компози-
ції, в центрі якої знаходиться зображення трьох 
жінок, які сидять, і двох, які стоять по обидва 
боки від них. На колінах у жінки, що сидить, зна-
ходиться оголена дитина зі схрещеними на гру-
дях руками, нижче на подіумі, — оголена дитина, 
що сидить в позі лотоса «падмасана» з розкрити-
ми руками в позі оранти. Центральна група ком-
позиції нагадує індійські середньовічні зображен-
ня типу «Будда, що сидить», наприклад, скульп-
туру з червоного пісковика з Матхури кушансько-
го періоду (110 рік н. е.), де Будда жестом абхая 
мудра дарує звільнення від страху, а по обидва 
боки від нього перебувають бодхісатви.

Колоподібна побудова композиції в цій роботі 
Марії Синякової, а також три фігури, що склада-
ють композиційний вузол, породжують аналогію 
з монгольською мініатюрою, наприклад, з робо-
тою «Майтрея» невідомого майстра ХІХ століт-
тя, де навколо образу Майтреї, Будди майбутньо-
го, розгортається безліч світів і постають різні 
сцени з Джатак. Ноги Майтреї традиційно спи-
раються на лотосовий п’єдестал. У Синякової 
на червоний подіум спираються величезні ступ-
ні героїв композиції. А навколо трійці, розташо-
ваної горизонтально і вертикально, художниця 
розгортає детальну розповідь про земне життя.

Тут представлені і подорож на віслюку, і параф-
раз «Втечі до Єгипту», і оголені гаремні жони 
в басейні, і закохані, що цілуються в обіймах 
в оточенні кущів. Можна згадати більш цнотли-
ві зображення закоханих пар на тлі квітучих кущів 
у кашмірській мініатюрі з зображенням Юсуфа 
та Зулейхи Джамі. У Марії Синякової закохані 
діви зображені оголеними, їх обійми гарячі. Мож-
на порівняти таке сюжетне рішення зі вже згаду-
ваним традиційним для індійського мистецтва 
мотивом мітхуни, тобто закоханої або подруж-
ньої пари, що є символом творчої єдності чоловічої 
і жіночої енергії, який отримав чуттєве втілення.

Далі, рухаючись поглядом по колу компози-
ції, дивимося вгору на верхню частину, де в про-
довженні сакральної осі знаходиться зображен-
ня трьох оголених масивних фігур, що сидять 
на траві спиною до глядача. Знову ж таки, тріа-
да або трійця, але дана «з тилу», різкий епатаж 



124

ARTISTIC PRACTICES AT THE INTERSECTION OF TRADITIONS

Art Research of Ukraine, 2025. Vol. 25

в якійсь мірі знімається тим, що ті, хто сидить, 
дивляться на білого коня, на древо життя, що під-
носиться до краю неба, навколо якого пурхають 
яскраві птахи. Далі наш погляд опускається в ліву 
частину композиції, де представлені різноманіт-
ні сцени застіль — трапези, чаювання, мовчазні 
бесіди. Можна пригадати і «Гуляння» Ніко Піро-
смані, і східну мініатюру з таким самим сюжетом 
«Зустріч для розмови». У своїх газелях Навої 
закликає тих, кого сп’янило вино знань, слухати 
серцем голос Божий. Герої Марії Синякової — 
європейці, вони сидять за столами, але говорять 
вони також про найпотаємніше, про весь круго-
обіг життя, про Бога чи богів.

Вибудовуючи композицію по колу, художни-
ця порушує лінійність часу, переносить зобра-
жувані події в циклічний час або в позачасовий 
простір. Відбувається безперервний синтез, вза-
ємодія минулого і сьогодення, життя і мистецтва.

Повертаючись до центральної тріади в компо-
зиції Марії Синякової, ми відчуваємо, наскільки 
цей образ далекий від Будди Шак’ямуні і Майтреї. 
Він наповнений слов’янським архаїзмом, теплом 
землі, він перетворюється в образ Богині-Береги-
ні, Богині-Матері. Навколишній світ — це слов’ян-
ська Азія або «Індо-руський союз» (за словами 
Вєліміра Хлєбнікова). Тим не менш, зображую-
чи рожеву статуетку на колінах у Богині-Мате-
рі, Марія Синякова її позу з незвичайним поло-
женням ніг могла побачити в граціозному виги-
ні фігури Зеленої Тари монгольського майстра 
XVII століття, знаменитого Дзанабадзара. Тара 
тримає в обох руках стебла квітів, і Марія Синяко-
ва таким же чином дає квітучі гілки героїні іншо-
го її твору, який згодом отримав назву «Єва».

Зовні героїня твору «Єва» (1916) зовсім не схо-
жа ні на граційну Тару, ні на пишних жінок дав-
ньоіндійської скульптури. В Індії цей образ міг 
асоціюватися з втіленням якшині, що уособлю-
вала життєві сили природи, які асоціювалися 
з водою і землею, а також містично були пов’я-
зані з деревом. Але героїня Синякової, ідолопо-
дібна, споріднена радше з таїтянськими жінка-
ми Поля Ґоґена і селянками Наталії Гончарової. 
Можливо, вона була навіть ближчою до «кам’я-
них баб», що їх оспівав Хлєбніков. Є в ній і сила 
землі, і лубочна краса, і сором’язливий рум’янець 

на щоках. Нагадує вона нам також про реальних, 
живих героїнь, що жили на хуторі Красна Поля-
на, до яких були адресовані рядки Хлєбнікова:

А помните? Туземною богиней
Смотрели вы умно и горячо,
И косы падали вечерней голубиней
На ваше смуглое плечо [19, с. 107].

Фігура жінки охоплює все центральне поле 
композиції, розділене на три частини. У цьому 
триптиху праворуч знаходиться гарем і басейн, 
який також можна трактувати як «фонтан моло-
дості» — традиційний мотив західноєвропей-
ських «садів кохання»; ліворуч — квітучий край, 
де «з коханим рай і в курені». Кози блукають лука-
ми наче граційні газелі. Природа сприймається 
як щось цілісне, як матеріальне втілення певно-
го вселенського духу. Людина тут постає в єдно-
сті з рослинним і тваринним світом, зі стихіями 
води і землі, вона підвладна силам еросу, що при-
тягують протилежності — чоловіче і жіноче. Весь 
світ трактовано як живе чуттєве тіло.

У цій композиції під назвою «Єва» тілес-
ність подано крупним планом, вона проявля-
ється як первісна форма життя, як умова земно-
го існування. Але оголене тіло органічно відчу-
ває себе не тільки в світі природи, воно оточе-
не «культурою», що символізує давні традиції 
«сходження» від тіла і через нього до духовного, 
до «культурного», до мистецтва. У цьому худож-
ниці допомагає Стародавня Індія, середньовічні 
Європа і Азія, новітнє мистецтво Заходу і тради-
ційне мистецтво України.

Композиція Марії Синякової «Вигнання 
з раю» звучить зовсім не покаянням у гріховнос-
ті. Радше навпаки, вигнання з райського жит-
тя стає гімном тілесній любові. Грізний ангел 
виливає вогонь і лють, але все марно, в зображу-
ваному світі панує й царює ерос. У представле-
них тут любовних сценах проявляється не тільки 
бажання шокувати глядача розкриттям таємни-
ці, а й розуміння ваги тілесного життя в самопі-
знанні людини, що є властивим для далекосхід-
ного філософського світогляду. Прагнення при-
йняти інстинкт, висвітлити його глибини прав-
дою почуття, ввести його в одухотворений ритм 



125

ХУДОЖНІ ПРАКТИКИ НА ПЕРЕТИНІ ТРАДИЦІЙ

Мистецтвознавство України, 2025. Вип. XXV

буття реалізується в емоційній структурі твору, 
в поривчастих і плинних акцентах форм. Тут лег-
ко провести аналогії зі скульптурними рельєфа-
ми індуїстських храмів, присвячених богу Шиві, 
але Марія Синякова свої образи навмисно трак-
тує пластично в дусі народної картинки, впізна-
ваними є не тільки традиційні квіти і дерево жит-
тя, а й сам спосіб нанесення кольору. Всі її герої 
зображені з червоними щоками, як підкреслено 
червоніють квіти на селянських картинах.

Війна стала повним крахом райського життя. 
Цій темі Синякова присвятила не одну роботу, 
повертаючись до образів Першої світової і рево-
люційної громадянської. Війна у її творах зву-
чить як біль убитого кохання, як втрачена солод-
кість життя. В одній з робіт ми бачимо, як на стіл 
для чаювання падає бомба, домашній затишок 
підірвано, гинуть красиві жінки, які зовсім дале-
кі від війни. В іншій роботі, що присвячується 
війні, представлені сцени тортур над оголеними 
жінками — одну тягнуть за волосся, іншу під-
німають на списі, решті вже відрубали голови. 
Катарсисом звучить відхід жінки разом з анге-
лом на небо, туди, де, як і раніше, сяють радіс-
ні квіти.

Образи творів, присвячених війні, сконцен-
тровані на крику, на трагічному осмисленні жит-
тя. Руйнування тілесності сприймається як руй-
нування основи світового порядку. Фатальним 
є розрив між можливостями «Я» як живої істо-
ти Всесвіту і вразливістю, нікчемністю існу-
вання як істоти людської. Образ жінки, як його 
втілює в своїх акварелях Синякова, наділений 

плідною, життєдайною силою, він символізує 
творче начало в цілому, а в цих роботах жіночий 
образ піддається жорстоким тортурам і навіть 
смерті. Але катастрофізм у змісті творів вступає 
в протиріччя з пластичною мовою живописно-
го ряду, яка веде генеалогію від народних картин 
і середньоазіатських мініатюр. Інтерес художниці 
до народного мистецтва та фольклору ґрунтував-
ся на переконанні, що вони, певною мірою, свя-
щенні, оскільки існують вже тисячі років. У фоль-
клорі передбачалося можливе майбутнє. Мисте-
цтво мініатюри також спиралося на романтичну 
традицію, ілюструвалися поетичні тексти, «міні-
атюри містили підтексти, часто пов’язані з пое-
зією суфізму, і могли означати самозаглиблення, 
містичний екстаз, єднання з природою як спосіб 
осягнення істини» [12, с. 25].

Висновки. Дослідження творчого доробку 
Марії Синякової її краснополянського періоду дає 
можливість вивести вагомі положення стосовно 
включеності українського мистецтва 1910-х років 
у процеси загального художнього поступу євро-
пейського мистецтва цього часу, йменованого 
добою класичного авангарду або мистецтвом 
модернізму. Власне, для творчості Марії Синяко-
вої означення «модернізм» є більш коректним, 
адже наведений у статті художній аналіз робіт під-
тверджує впливи європейського мистецтва доби 
Відродження, новітнього мистецтва Європи пер-
ших десятиліть ХХ століття, традиційного мис-
тецтва Середньої Азії та сакрального мистецтва 
Далекого Сходу, багатовікової традиції народно-
го мистецтва України.

1. Марія Синякова. Ілюстрація до «Декамерону» Дж. Бокачо, поч. 1910-х.



126

ARTISTIC PRACTICES AT THE INTERSECTION OF TRADITIONS

Art Research of Ukraine, 2025. Vol. 25

2. Марія Синякова. Ілюстрація до «Декамерону» 
Дж. Бокачо, поч. 1910-х.

3. Марія Синякова. Сільська ідилія.  
Красна Поляна, 1914.

4. Марія Синякова. Бомба, 1916. 5. Марія Синякова. Війна, 1916.



127

ХУДОЖНІ ПРАКТИКИ НА ПЕРЕТИНІ ТРАДИЦІЙ

Мистецтвознавство України, 2025. Вип. XXV

6. Марія Синякова. Древо життя, сер. 1910-х. 7. Марія Синякова. Композиція, сер. 1910-х.

8. Марія Синякова. Єва, 1916. 9. Марія Синякова. Вигнання з раю, 1910-ті.



128

ARTISTIC PRACTICES AT THE INTERSECTION OF TRADITIONS

Art Research of Ukraine, 2025. Vol. 25

ЛІТЕРАТУРА 

1.  Авангард. У пошуках четвертого виміру = Avant-Garde. In Search of the Fourth Dimension: кат. до вист. 
проекту / Центр сучас. мистецтва M17. Київ: HUSS, 2019. 192 c.
2.  Амеліна Л. Марія Синякова і український авангард. Художнє життя Харкова першої третини 
ХХ століття: тези доповідей та повідомлень. Харків: Харківський худпром, 1993. С. 10.
3.  Бранка В. Боккаччо средневековый / Перевод и комментарии Н. Елиной, Е. Костюкович, С. Прокоповича,  
Г. Шейнмана. Москва: Радуга, 1983. 400 с.
4.  Брик Л. Воспоминания. Российский государственный архив литературы и искусства (РГАЛИ). Ф. 336.  
Оп. 5. Д. 153.
5.  Восточная миниатюра в собрании Института востоковедения имени Абу Райхон Беруни АН УзССР /  
Сост. Э. Исмаилова, Е. Полякова. Ташкент: Издательство литературы и искусства имени Гафура Гуляма, 1980.
6.  Горбачов Д. Авангард. Українські художники першої третини ХХ ст. Київ: Мистецтво, 2017. 320 с.
7.  Григорьев В. П., Парнис А. Е. Примечания. В. Хлебников, Творчество. Москва, Советский писатель,  
1986. С. 653–713.
8.  Кандинский В. Ступени. Декоративное искусство. 1989. № 9. С. 15.
9.  Коментарі Дмитра Петровича Гордєєва до малюнків Марії Синякової-Урєчіної. З листа від 21–30 вересня 
1961 року. Науковий допоміжний фонд Національного художнього музею України. Ф. 18. Спр. 128.
10.  Ловак В. Студія «Блакитна лілія»: заснування, діяльність, значення. Текст і образ: актуальні проблеми 
історії мистецтва. 2024. Т. 1. № 17. С. 56–77. https://doi.org/10.17721/2519-4801.2024.1.04
11.  Мудрак М. М. «Нова ґенерація» і мистецький модернізм в Україні: Монографія / пер. з англ. Г. Яновської. 
Київ: Родовід, 2018. 352 с.
12.  Пугаченкова Г., Галеркина О. Миниатюры Средней Азии. Москва: Изобразительное искусство, 1979. 142 с.
13.  Труба марсиан. В. Хлебников, Творения. Москва: Советский писатель, 1986. С. 602.
14.  Український авангард 1910–1930 років: Альбом / Упор. Д. Горбачов. Київ: Мистецтво, 1996. 400 с.
15.  Український модернізм 1910–1930: Альбом / Ред. О. Климчук. Хмельницький: Галерея, 2006. 288 с.
16.  Українські авангардисти як теоретики і публіцисти / Упор. Д. Горбачов, О. Папета, С. Папета. Київ: Тріумф, 
2005. 382 с.
17.  Хёйзинга Й. Осень средневековья / пер. Д. В. Сильвестрова. Москва: Наука, 1988. 544 с.
18.  Хейзинга Й. Homo ludens: в тени завтрашнего дня / пер. В. Ошиса. Москва: Прогресс, 1992. 464 с.
19.  Хлебников В. Творчество. Москва: Советский писатель, 1986. 736 с.
20.  Цултэм Н.-О. Искусство Монголии с древнейших времён до начала ХХ века. Москва: Изобразительное 
искусство, 1982. 232 с.
21.  Эдшмид К. Экспрессионизм в поэзии. Называть вещи своими именами: Программные выступления 
мастеров западноевропейской литературы ХХ века. Москва: Прогресс, 1986. 643 с.
22.  Avantgarde & Ukraine / Hrsg. Jo-Anne Birnie Danzker, Igor Jassenjawsky, Joseph Kiblitsky. München: Villa Stuck; 
Klinkhardt & Biermann, 1993. 198 p.
23.  Bojko S. U Marii Siniakowej. Ty i Ja. 1972. №6. S. 7.
24.  Der Blaue Reiter und das Neue Bild: von der ‘Neuen Künstlervereinigung München’ zum ‘Blauen Reiter’ /  
Hrsg. von Annegret Hoberg und Helmut Friedel. München; London; NY: Prestel, 1999. 400 S.
25.  Ukraijnska Avangarda 1910–1930: Muzej suvremene umjetnosti, Zagreb, 16.12.1990. — 24.2.1991 /  
[odgovorni urednik Marijan Susovski; urednici Tihomir Milovac, Branka Stipančić]. Zagreb: Galerije grada Zagreba, 
1990. 231 p.



129

ХУДОЖНІ ПРАКТИКИ НА ПЕРЕТИНІ ТРАДИЦІЙ

Мистецтвознавство України, 2025. Вип. XXV

REFERENCES 

1.  Avant-Garde. In Search of the Fourth Dimension: Kataloh. (2019). Kyiv: M17 Contemporary Art Center; HUSS  
[in Ukrainian and English].
2.  Amelina, L. (1993). Maria Syniakova i ukrainskyi avanhard [Maria Syniakova and the Ukrainian Avant-Garde].  
In Khudozhnie zhyttia Kharkova pershoi tretyny XX stolittia: Tezy dopovidei ta povidomlen (p. 10). Kharkiv: 
Kharkivskyi khudprom [in Ukrainian].
3.  Branca, V. (1983). Bokkachcho srednevekovyi [Boccaccio medievale] (N. Elina, E. Kostyukovich, S. Prokopovich, &  
G. Shejnman, Trans. and Comments.). Moskva: Raduga [in Russian]. (Original work published 1956)
4.  Brik, L. (n.d.). Vospominaniia [Memories]. Russian State Archive of Literature and Art (RGALI), Moscow, Russia. 
Fond 336, inventory 5, file 153 [in Russian].
5.  Ismailova, E., & Polyakova, Y. (Comps.). (1980). Vostochnaya miniatyura v sobranii Instituta vostokovedeniya imeni 
Abu Raykhon Beruni AN UzSSR [Oriental Miniature in the Collection of the Abu Raykhon Beruni Institute of Oriental 
Studies, Academy of Sciences of the Uzbek SSR]. Tashkent: Gafur Gulyam Izdatel’stvo literatury i iskusstva  
[in Russian].
6.  Horbachov, D. (2017). Avanhard. Ukrainski khudozhnyky pershoi tretyny XX st. [Avant-Garde. Ukrainian Artists 
of the First Third of the 20th Century]. Kyiv: Mystetstvo [in Ukrainian].
7.  Grigor’ev, V. P., & Parnis, A. E. (1986). Primechaniia [Notes]. In V. Khlebnikov, Tvorchestvo (pp. 653–713).  
Moskva: Sovetskii pisatel’ [in Russian].
8.  Kandinsky, V. (1989). Stupeni [Steps]. Dekorativnoe iskusstvo, 9, 15 [in Russian].
9.  Hordieiev, D. P. (1961, September 21–30). Comments on Maria Syniakova-Urechina’s drawings from the letter. 
National Art Museum of Ukraine, Scholarly Auxiliary Collection, Kyiv, Ukraine. Fond 18, file 128 [in Russian].
10.  Lowack, V. (2024). Studiia “Blakytna liliia”: zasnuvannia, diialnist, znachennia [The Blue Lily Studio: Foundation, 
Activities, Significance]. Text and Image: Essential Problems in Art History, 17(1), 56–77.  
https://doi.org/10.17721/2519-4801.2024.1.04
11.  Mudrak, M. M. (2018). “Nova generatsiia” i mystetskyi modernizm v Ukraini [The New Generation and Artistic 
Modernism in Ukraine] (H. Yanovska, Trans.). Kyiv: Rodovid [in Ukrainian]. (Original work published 1986)
12.  Pugachenkova, G., & Galerkina, O. (1979). Miniatiury Srednei Azii [Miniatures of Central Asia].  
Moskva: Izobrazitel’noe iskusstvo [in Russian].
13.  Truba marsian. (1986). [Martian Trumpet]. In V. Khlebnikov, Tvoreniia (p. 602). Moskva: Sovetskii pisatel’  
[in Russian].
14.  Horbachov, D. (Ed.). (1996). Ukrainskyi avanhard 1910–1930 rokiv: Albom [Ukrainian Avant-Garde of 1910–1930: 
Album]. Kyiv: Mystetstvo [in Ukrainian].
15.  Klymchuk, O. (Ed.). (2006). Ukrainskyi modernizm 1910–1930: Albom [Ukrainian Modernism 1910–1930: Album]. 
Khmelnytskyi: Galereia [in Ukrainian].
16.  Horbachov, D., Papeta, O., & Papeta, S. (Eds.). (2005). Ukrainski avanhardysty yak teoretyky i publitsysty  
[Ukrainian Avant-Garde Artists as Theorists and Publicists]. Kyiv: Triumf [in Ukrainian].
17.  Huizinga, J. (1988). Osen’ srednevekov’ia [The Autumn of the Middle Ages] (D. V. Silvestrov, Trans.). 
Moskva: Nauka [in Russian]. (Original work published 1919)
18.  Huizinga, J. (1992). Homo ludens: v teni zavtrashnego dnia [Homo Ludens: A Study of the Play-Element of Culture] 
(V. Oshis, Trans.). Moskva: Progress [in Russian]. (Original work published 1938)
19.  Khlebnikov, V. (1986). Tvorchestvo [Writing]. Moskva: Sovetskii pisatel’ [in Russian].
20.  Tsultem, N.-O. (1982). Iskusstvo Mongolii s drevneishikh vremyon do nachala XX veka [Art of Mongolia 
From Ancient Times to the Beginning of the 20th Century]. Moskva: Izobrazitel’noe iskusstvo [in Russian].
21.  Edschmid, K. (1986). Ekspressionizm v poezii [Expressionism in Poetry]. In Nazyvat’ veshchi svoimi imenami: 
Prohrammnye vystupleniia masterov zapadnoevropeiskoi literatury XX veka (p. 643). Moskva: Progress [in Russian].



OLGA LAGUTENKO
THE WORK OF MARIA SYNIAKOVA OF THE 1910S IN THE CONTEXT OF UKRAINIAN,  

WESTERN EUROPEAN AND ASIAN ART
Abstract. The article is devoted to the work of Maria Syniakova, a vivid representative of Ukrainian modernist art, during 

the 1910s. Although only a limited number of her works have survived to the present day, they provide a unique opportunity to 
trace the connections of her imagery, symbolism, painterly manner, and overall system of plastic solutions with the traditions of 
Ukrainian folk art, with the art of medieval Europe and the Italian Renaissance, with the latest pan-European artistic movements 
of the early twentieth century, as well as with the traditional art of Central Asia and the sacred art of Buddhism and Hinduism.

Keywords: artistic milieu, Maria Syniakova’s creative work, Krasna Poliana, expressionism, neo-primitivism, modernism, Euro-
pean art, Asian art, Ukrainian folk art.

Стаття надійшла до редакції 08.07.2025

22.  Danzker, J.-A. B., & Jassenjawsky, I., & Kiblitsky, J. (Eds.). (1993). Avantgarde & Ukraine. München: Villa Stuck; 
Klinkhardt & Biermann.
23.  Bojko, S. (1972). U Marii Siniakowej [At Maria Syniakova’s]. Ty i Ja, 6, 7 [in Polish].
24.  Hoberg, A., & Friedel, H. (Eds.). (1999). Der Blaue Reiter und das Neue Bild: von der ‘Neuen Künstlervereinigung 
München’ zum ‘Blauen Reiter’ [The Blue Rider and the New Picture: from the “New Artists’ Association Munich”  
to the “Blue Rider”]. München; London; NY: Prestel [in German].
25.  Susovski, M., Milovac, T., & Stipančić, B. (Eds.). (1990). Ukraijnska Avangarda 1910–1930: Muzej suvremene 
umjetnosti, Zagreb, 16.12.1990. — 24.2.1991 [Ukrainian Avant-Garde 1910–1930: Museum of Contemporary Art, 
Zagreb, December 16, 1990 — February 24, 1991]. Zagreb: Galerije grada Zagreba [in Croatian].


